
Revista‌
E D I C I Ó N
E S P E C I A L

 -  N O C H E  D E  M U E R T O S  M X -



Reconocimientos

El comité editorial y organizador del Festival Noche de Muertos MX extiende un reconocimiento sincero y profundo a las instituciones,
personas y equipos que hicieron posible esta primera edición.

Al Conservatorio de las Rosas, por su invaluable contribución artística y académica, así como por la generosidad de su comunidad
educativa. Nuestro agradecimiento al Rector, al cuerpo de maestros y a los alumnos, cuya participación elevó la calidad musical y el
espíritu cultural del festival, honrando con su talento la tradición michoacana que nos inspira.

Al H. Ayuntamiento de Morelia, por su acompañamiento institucional y apoyo a esta iniciativa ciudadana. De manera especial, reconocemos
a la D.C. Ireri Rivera, titular de la Secretaría de Desarrollo Rural, por su disposición, sensibilidad y orientación durante el proceso de
planeación y gestión del proyecto. También expresamos nuestro agradecimiento a los equipos de Turismo Municipal, de la Secretaría del
Ayuntamiento y de Presidencia, quienes brindaron apoyo, guía y colaboración constante para hacer realidad este esfuerzo conjunto.

Al Gobierno del Estado de Michoacán, por su orientación, sugerencias y respaldo
 a las acciones de promoción y fortalecimiento cultural que dieron forma a este primer festival.

Finalmente, extendemos un reconocimiento afectuoso a todas las personas que 
aportaron sus artículos, relatos e imágenes para enriquecer esta publicación.

Su talento y compromiso reflejan la esencia viva de nuestras tradiciones 
y el espíritu de colaboración que da sentido a esta obra colectiva.

FNDM2



Gracias por Hacerlo Posible

La Noche de Muertos es una celebración que nace del corazón de la comunidad,
y esta revista no es diferente. Este año, nuestra gratitud se dirige a un grupo de

personas extraordinarias cuya pasión fue la chispa que encendió este proyecto.

Queremos dar las gracias a Ignacio Martínez Madrigal, nuestro pilar, quien
además de deleitarnos con su arte, nos ha liderado con un compromiso
inquebrantable. A Daniela Isabel Hernández Morales, por su energía y

dedicación incansables. A Giovanna Juárez, cuyo talento ha dado alma a nuestras
páginas. Y a Luis Miguel Zavala Reyes, por ser el motor que nos mantuvo en

movimiento.

Esta revista es un reflejo de su esfuerzo y un homenaje a la tradición que todos
amamos. 

Gracias por acompañarnos en este viaje.

FNDM 3



Conservatoriode las Rosas‌
M O R E L I A ,
M I C H O A C Á N

 -  A G R A D E C I M I E N T O  E S P E C I A L  -  



El Regreso del Fuego: 
La Profunda Cosmovisión Purépecha en la

Noche de Muertos.

En el corazón de Michoacán, alrededor del mítico lago de Pátzcuaro,

la conmemoración del Día de Muertos trasciende la festividad para

convertirse en la Animecha Kejtsïtakuarhua (Fiesta de las Ánimas).

Para el pueblo purépecha, este ritual ancestral no es una ocasión de

luto, sino la celebración sagrada del reencuentro temporal entre los

vivos y sus ancestros. Es una ventana que se abre para la comunión y

la memoria.

El Camino de la Luz: Un Viaje desde Cumháncheengüera.

La cosmovisión purépecha concibe el ciclo de la vida y la muerte

como un viaje continuo. Se cree que las almas de los difuntos residen

en Cumháncheengüera, el lugar de la eternidad. Cada año, al caer la

noche del 1 de noviembre, las almas emprenden el camino de regreso

al mundo terrenal para visitar sus hogares.

Esta peregrinación espiritual es guiada por varios elementos

simbólicos, donde la naturaleza juega un papel fundamental:

FNDM 5



El Banquete Sagrado: 
La Vigilia en la Tumba: La ofrenda es un banquete dispuesto para el

fatigado viajero. Se incluyen platillos
tradicionales como los tamales, las corundas
(un tipo de tamal triangular), el atole, el
pescado y las bebidas favoritas del difunto. El
propósito de este alimento es nutrir al alma
para que pueda soportar el largo viaje de
vuelta.

El Enfoque en los "Novios":

Una parte especial de la celebración
se dedica a los niños fallecidos
(conocidos como angelitos o novios),
cuyas ofrendas se preparan el día 1
de noviembre, a menudo con dulces
y juguetes.

 Las familias se reúnen en el
cementerio, limpiando y decorando
las tumbas con manteles, flores y
pertenencias del difunto. Sentados en
torno al altar improvisado, pasan la
noche en silencio contemplativo,
recordando historias, y elevando
cantos y rezos en lengua purépecha.

La Velación: Nutrir el Alma para el Retorno.

El clímax de la tradición purépecha es la Velación que se lleva a cabo en el cementerio, principalmente en la madrugada del 2 de noviembre.
El ritual se centra en la ofrenda, dispuesta meticulosamente en la tumba:

FNDM6



La Flor de Cempasúchil:

Conocida como la "flor del
muerto", su intenso color
naranja y su aroma penetrante
trazan el sendero ceremonial,
actuando como un faro olfativo
que guía el espíritu hasta su
ofrenda.

El Fuego y las Velas:

En la noche, miles de velas
encendidas en los panteones y a
bordo de las canoas en el lago
(especialmente en Janitzio),
iluminan el agua, sirviendo como
señales de luz que ahuyentan a
las sombras y dirigen a las
ánimas a su destino.

El Agua del Lago:

El espejo de Pátzcuaro no es solo
un cuerpo de agua; es un
elemento místico que forma
parte de la ruta de las almas, las
cuales cruzan sus reflejos para
llegar a la velación.

Esta velación no es un acto de tristeza, sino una demostración de que la muerte es solo un umbral. Es la reafirmación de la identidad cultural que mantiene
vivos a los ancestros a través de la memoria colectiva y el ritual sagrado.

FNDM 7



El arte como camino para conservar nuestra cultura

El arte es una de las formas más hermosas y efectivas para mantener vivas nuestras tradiciones. A

través de la música, la danza, la literatura, el teatro o la pintura, no solo expresamos sentimientos,

también contamos historias, transmitimos saberes y cuidamos aquello que nos da identidad:

nuestro patrimonio cultural.

El arte como puente de aprendizaje
Cuando un niño juega a ser actor en una obra, pinta un mural inspirado en las fiestas de su pueblo o

canta una canción tradicional, está haciendo mucho más que divertirse. Está construyendo

recuerdos, aprendiendo a valorar sus raíces y desarrollando habilidades que le acompañarán toda

la vida. El arte se convierte entonces en un puente entre generaciones, un lenguaje común que nos

permite reconocer de dónde venimos y soñar hacia dónde vamos.

Alternativas Educativas y la neuroeducación

En Alternativas Educativas creemos que estas experiencias artísticas no son solo actividades

recreativas: son poderosas herramientas pedagógicas. Nuestra propuesta se inspira en la

neuroeducación, que nos enseña que el cerebro aprende mejor cuando está emocionado,

estimulado y motivado. Cuando los niños viven experiencias cargadas de detalles sensoriales,

culturales y emocionales, su atención se enciende y logran integrar lo que viven como parte de sus

aprendizajes.FNDM8



Inmersiones culturales: vivir para aprender
Por eso hablamos de inmersiones culturales: momentos en los

que los niños no solo observan una tradición, sino que se

sumergen en ella, la viven, la sienten y la reinterpretan. En

estas experiencias, el aprendizaje no se limita a memorizar

datos, sino que se transforma en habilidades reales para la

vida: trabajo en equipo, creatividad, empatía, confianza y,

sobre todo, curiosidad por seguir aprendiendo.

Una calaverita que une tradición y educación
Un ejemplo de ello es la obra que acabamos de crear en

nuestro equipo: una calaverita literaria dramatizada y

musicalizada. A través de esta puesta en escena, los niños y el

público pueden disfrutar de diferentes expresiones artísticas

al mismo tiempo: literatura, música, actuación y tradición

oral. Pero más allá de la diversión, el verdadero valor está en

que la obra rescata la esencia de una de nuestras

celebraciones más significativas: la Noche de Muertos en

México.

Conclusión
De esta manera, lo educativo y lo recreativo se

unen. Los niños no solo participan en una

actividad artística, sino que también se

convierten en guardianes de nuestras tradiciones,

experimentando de primera mano lo que significa

ser parte de una cultura viva y en constante

transformación. 

En Alternativas Educativas estamos convencidos

de que la mejor manera de enseñar es

emocionando, y que no hay emoción más grande

que sentirnos parte de una historia que empezó

mucho antes de nosotros y que seguirá viva en

cada nueva generación.

FNDM 9



Una de las figuras más relevantes en la tradición popular mexicana y

que incorpora esa parte más artística de las tradiciones populares en

nuestro país corresponde al grabador, por excelencia, José

Guadalupe Posada. Su obra representa la fascinación con la que se

vive la muerte en México e inspira a un sinnúmero de visualizaciones

e interpretaciones sociales. Homenajearlo musicalmente es una

oportunidad cuya tarea se antoja desde lo más sutil hasta lo más

ostentoso, sonoramente hablando, y en esta ocasión partiremos de

una simple y sencilla imagen del artista nacido en Aguascalientes,

México, “El barbero”.

La obviedad de los elementos musicales expuestos en la imagen quizá

facilite la tarea, pero siempre es mejor acercarse de manera práctica,

la decisión de elaborar la obra musical, de dicho homenaje, se

plantea como una pieza para guitarra y electrónica combinando así la

trascendencia de la temporalidad en el arte y en la música. 

IGNACIO MTZ. MADRIGAL

HOMENAJE A JUAN JOSÉ POSADA

FNDM10



La obra titulada “HOMENAJE A JOSÉ GUADALUPE POSADA” para guitarra y electrónica

fija, nace de la idea de ilustrar el festejo de la tradición y conmemoración de los Fieles

Difuntos en el recientemente creado “Festival del día de Muertos”, Morelia 2025, con

elementos artísticos actuales que refuercen dicha tradición en el afán de atraer a las

nuevas generaciones y manteniendo el público más maduro. Así mismo. la exploración de

nuevas formas y expresiones compositivas del compositor, autor de este texto, generan

que la petición de hacer esta obra sea un reto a cumplir y novedoso en todos los sentidos. 

Haciendo mención de cuestiones técnicas de la obra Homenaje, podemos decir que se

trata de una forma musical lineal en dos grandes partes seccionadas, la primera con

elementos sonoros alusivos a procesiones, tal vez fúnebres, y en la segunda aludiendo a

tradiciones sonoras de la música típica y todo ensombrecido en la idea de la vinculación

arbitraria de los elementos musicales, sonoros y visuales. El paralelismo de la sonoridad

acusmática, hecha a base de grabaciones de campo tratadas electrónicamente, y la

elaboración artesanal de la sonoridad acústica de la guitarra, cuya ejecución será en vivo,

dan por resultado una especie de confección culinaria como mezclar los diferentes

elementos e ingredientes en cantidades contadas y precisas, como, por ejemplo, la

elaboración del Pan de Muerto. 

FNDM 11



El Pacto en Cantera y Sombras

Bajo el ala ancha de un sombrero charro, donde el cuerno apunta y la sombra es ley,

se sienta el Diablo, sin prisa ni amarro, en mesa de caoba, como si fuera un rey.

No es fuego el que quema, sino un traje oscuro, bordado en plata, con hilo sutil, el

Charro Negro, de porte seguro, mientras piensa un negocio, cortante y viril.

Frente a él se alza Morelia de cantera, la Catedral solemne bajo un cielo gris, pero en

el Jardín, donde su árbol espera, las viejas raíces no tienen matiz.

Sus ojos son brasas, su sonrisa, un dardo, la pluma ya lista, sin dudar ni un compás.

Con voz que promete, sin ser un retardo, pregunta a quien llega:

 "¿Qué querrás, mortal, a cambio de tu alma?"

FNDM12



Mientras que el Conservatorio y el Jardín anclan las

celebraciones en lo tangible y artístico, la Noche de

Muertos es un tiempo donde las fronteras entre el bien y

el mal se desdibujan. El corazón de Morelia guarda

historias que nos recuerdan que no todas las entidades

que vuelven en la noche son almas piadosas.

La leyenda del Árbol del Diablo, aunque no siempre ligada

a un sitio físico en el centro, resuena en el ambiente gótico

de la ciudad. Es una advertencia susurrada: un lugar

donde, según el mito, puedes pedir lo que deseas a cambio

de tu alma. 

Este relato de pactos oscuros se une a la tradición oral

más famosa de la capital, como el mítico "Callejón del

Brinco del Diablo", donde se dice que el demonio

secuestró a una joven en la penumbra colonial.

MITOS Y MISTERIOS DE LA CIUDAD: 
LA OSCURA LEYENDA DEL DIABLO.

Estas narrativas del inframundo contrastan

maravillosamente con el folclore más benigno

asociado al mismo Conservatorio. 

En sus antiguos muros de cantera se esconde la

leyenda del "Pozo de los Duendes". Se cuenta que

estos pequeños y traviesos seres cuidan el jardín a

cambio de ser liberados.

Al final, la Noche de Muertos en Morelia es eso: una

armonía perfecta entre la solemnidad de la

tradición ancestral, la belleza del arte colonial, el

cuidado de los duendes al jardín... y el susurro

ineludible de las leyendas oscuras que habitan sus

calles y conventos.

FNDM 13



El Hilo Invisible: 
Voces de la Comunidad que Tejen la Tradición

Si la Noche de Muertos es una gran obra, sus verdaderos artistas no
están en el escenario central, sino en los mercados, en los campos y en
las velaciones nocturnas. Detrás de la flor de cempasúchil, el pan de
muerto y la alfarería, hay manos que trabajan todo el año y corazones
que guardan historias.

Para entender la profunda humanidad de esta fiesta, hay que escuchar
el eco de la gente que la vive. Estas son las voces de quienes, desde el
anonimato, mantienen encendida la tradición.

La Fe en las Manos: Los Artesanos y Creadores.
El altar es un lienzo, pero las ofrendas son la materia prima.
Conversamos con quienes transforman la tierra y la masa en símbolos
de bienvenida.

Juana, Alfarera de Capula: "Para nosotros, hacer una Catrina no es solo
vender. Es un compromiso. Cada figura de barro que pintamos debe ser
elegante y respetuosa, porque ellas van a acompañar a las almas esa noche.
Es una forma de darle belleza a la muerte, para que no dé tanto miedo a los
niños. Cuando se rompe una pieza, sentimos que alguien ya cumplió su
ciclo, y hay que hacer una nueva para el año que viene."

FNDM14



Don Ricardo, Panadero Tradicional de Pátzcuaro: "El pan no lleva prisa. Hay que amasarlo con la calma de quien espera
un invitado muy querido. La gente me pregunta por qué le pongo tanto anís y naranja; es para que el aroma viaje lejos, para
que mi abuela sepa que, en cuanto llegue al pueblo, la mesa ya está puesta. El pan de muerto es la promesa de que la vamos a
recibir con lo mejor que tenemos."

Los Guardianes del Panteón: Floricultores y Familias
La velación, el acto central en la región purépecha, no podría existir sin la devoción de los floricultores y el amor
incansable de las familias que custodian las tumbas.

Marcela, Floricultora de Cempasúchil, Zirahuén: "El cempasúchil no se siembra, se cultiva la luz. La tierra de Michoacán
es sabia y nos la da justo a tiempo. Cuando la cortamos, uno siente que está cortando el camino de oro. Nosotros trabajamos
duro para que la flor esté perfecta el 1 de noviembre, porque si el camino es hermoso, el alma llega feliz. Es nuestra única
misión: que no se pierdan."

Familia Torres, Velando en el Panteón: "Venimos cada año a limpiar, a poner la foto y a contarles a los nietos cómo era el
abuelo. La Noche de Muertos no es para llorar, es para platicar con ellos. Aquí les traemos su música favorita y el tequila que
le gustaba. Es la única noche en la que sentimos que la familia está completa de nuevo. La lumbre y las voces de la familia
son el calor que necesitan para descansar tranquilos otro año más." 

ESTAS VOCES NOS RECUERDAN QUE LA TRADICIÓN
ES UNA LABOR DE FE, ARTE Y PROFUNDO AFECTO,

TEJIDA CON EL HILO INVISIBLE QUE UNE EL
RECUERDO CON LA VIDA COTIDIANA. ES LA

CERTEZA DE QUE, AUNQUE EL TIEMPO PASE, LA
CONEXIÓN NUNCA SE ROMPE.

FNDM 15



Entre la Música y las Sombras: 
La Noche de Muertos en el Corazón de Morelia.

En la capital michoacana, Ciudad Patrimonio Cultural de la Humanidad, la Noche de Muertos se vive con una

solemnidad y un esplendor únicos. Más allá de los ritos lacustres de Janitzio y Pátzcuaro, el Centro Histórico

de Morelia se transforma en un vibrante escenario donde la arquitectura colonial sirve de marco a ofrendas,

leyendas y, sobre todo, mucha música. Dos recintos emblemáticos, el Conservatorio y el Jardín de las Rosas, se

erigen como el epicentro cultural de la celebración.

El Alma Barroca: Conservatorio y Jardín de las Rosas.

El Conservatorio de las Rosas, el más antiguo del continente americano (fundado en 1743), y el Jardín de las

Rosas que lo flanquea, dejan de ser solo un oasis bohemio para convertirse en foros principales del arte

efímero y la tradición en la víspera del 1 y 2 de noviembre.

FNDM16



Durante la Noche de Muertos, el patio barroco del Conservatorio, testigo de siglos de formación musical, se llena de un tipo

de arte diferente: los Altares de Muertos. La ciudad rinde homenaje a músicos, maestros y personajes ilustres colocando

ofrendas tradicionales con flores de cempasúchil, pan de muerto y calaveritas.

A su vez, el Jardín se convierte en una galería a cielo abierto. Artistas locales exponen lienzos y esculturas de Catrinas y

escenas de la Noche de Ánimas, mientras que la atmósfera se impregna de incienso y el aroma penetrante de las flores de

temporada.

Conciertos y Danzas del Más Allá.

El Conservatorio, fiel a su esencia, no abandona la música. En su entorno se organizan conciertos y presentaciones

escénicas que fusionan la música clásica y las melodías tradicionales michoacanas, como las pirekuas, con la danza

folklórica. La Orquesta de Alientos y los ballets locales a menudo ofrecen un repertorio especial que narra, a través del

arte, el regreso de las almas. Este cruce entre la tradición académica y el folclore popular convierte al Jardín de las Rosas en

una parada obligatoria para quienes buscan una experiencia cultural profunda y emotiva.

Cultura y Ofrendas al Ritmo del Clasicismo.

FNDM 17



Melodía Eterna en el Jardín de las Rosas

En Morelia, joya colonial, donde el tiempo se detiene al pasar, hay un jardín de ensueño,

musical, un Conservatorio que hace el alma vibrar.

No solo de pétalos vive su nombre, sino de notas que flotan al viento, cada muro guarda

un dulce renombre, un eco de historia, de puro talento.

Sus arcos antiguos, de piedra labrada, son testigos mudos de siglos de son, donde cada

escala es una alborada, y en cada concierto, ¡qué gran emoción!

Niñas y jóvenes, con alma de artista, tejen con el aire un bello cantar, desde el clavecín con

su antigua pista, hasta el violín que nos hace soñar.

Conservatorio de las Rosas, faro de arte, cuna de talentos, orgullo y fervor, donde la

armonía siempre comparte el eterno pulso de la ciudad de amor.

Así florecen las notas y flores, en un mismo espacio, de paz y de luz, un legado vivo de mil

resplandores, que al alma moreliana da vida y da cruz.

FNDM18



Cristopher Campos Salceda
                                                                   Alumno de musicología del

Conservatorio de las Rosas 

Entre aires de rosas y eternidad
Día de muertos en el Conservatorio de las Rosas.

El Conservatorio de las Rosas se localiza en Morelia, Michoacán. Constituye una de las

instituciones musicales antiguas de América, con una trayectoria que enlaza tradición

religiosa y académica. Por tradición se ha manejado que su origen data de 1743, año en

que se fundó el Colegio de Niñas de Santa Rosa de Santa María en el edificio que antes

fuese el Convento Dominico de Santa Catalina de Siena. En sus inicios funcionó con

vínculos religiosos, pues las monjas cultivaban la enseñanza de música como parte de la

formación de las infantes.

Como es normal en una institución longeva sobrevinieron cambios. En 1904 surgió la

Escuela de Música Sacra “San Gregorio Magno”. Más tarde se reorganizó bajo el nombre

de “Orfeón Pío X”. Para 1921 tomó el nombre de “Escuela Oficial de Música Sagrada del

Arzobispado de Michoacán”, donde se entregaron los primeros pliegos de “Licencia en

Canto Gregoriano” en 1926.

FNDM 19



Una de las figuras centrales en su historia es Miguel

Bernal Jiménez. Él estudió, enseñó, dirigió y contribuyó

decisivamente a la identidad institucional. Entre 1930 y

1940 estableció planes de estudio ambiciosos, consolidando

especialidades como órgano, canto gregoriano y

composición. En 1944 fundó el Coro de los Niños Cantores

de Morelia, y bajo su dirección la institución tomó el

nombre de “Escuela Superior de Música Sagrada”, modelo

educativo tomado de la escuela de Roma. A partir de este

periodo se inició el “Magisterio en Composición”.

En el devenir histórico de lo que hoy es el Conservatorio

de las Rosas, han destacado algunos nombres que han

marcado periodos clave. Un elemento fue Delfino Madrigal

Gil (alumno de Miguel Bernal Jiménez), quien fue director

del Conservatorio entre 1948 y 1952. 

Además de dirigir, enseñó órgano, armonía, contrapunto y

composición. Bonifacio Rojas Ramírez fue otro músico

destacado

 formado en esta institución. Se desempeñó en

distintos momentos de liderazgo académico y

contribuyó también como docente de la escuela. En

tiempos recientes, el rector es Raúl Olmos Torres ha

impulsado la difusión musical, la vinculación con

instituciones culturales estatales y la recuperación de

espacios de enseñanza presencial tras la pandemia. 

El Conservatorio de las Rosas ha pasado por una

transformación. En 1986 se definió la separación

institucional de la Iglesia para asumir un perfil

académico‐artístico, con un caracter universal. En

este periodo se restauraron edificios, se mejoraró la

infraestructura, se amplió la planta docente, se

diversificaron las especialidades, creando niveles

básicos educativos, bachillerato, licenciaturas y se

modernizaron los planes de estudio con una visión

humanista.

FNDM20



Tradición del Día de Muertos 

y su vínculo con la institución
El Día de Muertos es una de las expresiones culturales mexicanas

universales, donde la memoria de los que han partido se

mantiene viva a través de imágenes, sabores, aromas y sonidos.

En este mosaico, la música ocupa un lugar privilegiado. Retoma lo

ancestral, evoca lo perdido, conecta generaciones y puede actuar

como puente entre la temporalidad terrenal y lo espiritual.

En el caso del Conservatorio de las Rosas esa función de puente

se potencia de varias maneras. Por su origen musical religioso y

sacro, la institución ya tiene tradición en repertorios que se

ajustan al recogimiento, al canto gregoriano, a la música coral

antigua, al órgano, todos ellos instrumentos y géneros que se

asocian históricamente con lo sagrado y con el recuerdo de los

muertos.

El Conservatorio alberga generaciones de músicos formados para

interpretar obras antiguas, piezas sacras, composiciones rituales;

esa capacidad permite rescatar, reinterpretar repertorios ligados

al Día de Muertos, como misas, réquiems, himnos, canciones

tradicionales y arreglos corales, adaptando estilos de época.

 

Además, en su función social y educativa,

sirve como espacio de encuentro

comunitario bajo conciertos, coros y

recitales que se producen cada año.

Muchas veces se incluyen repertorios que

dialogan con lo popular, lo regional y lo

mítico, lo cual permite que la celebración

no sea solo religiosa sino también cultural-

hereditaria.

Por todas estas razones, al grabar un video

musical de época para publicarse durante

la celebración de Día de Muertos, los

alumnos del Conservatorio no solo rinden

homenaje artístico, también actúan como

herederos de una institución cuyo sentido

es preservar el pasado, transformarlo y

ofrecerlo como una ofrenda sonora, como

acordes que recuerdan y voces que

nombran eternamente. FNDM 21



Zuanda de Ignacio Martínez Madrigal

Dentro de la tradición formativa del Conservatorio de las Rosas, el maestro

Ignacio Martínez Madrigal representa una de las figuras que enlaza la

herencia de la institución con la creación musical contemporánea. 

Recibió desde el hogar la enseñanza musical de su padre Francisco

Martínez Álvarez (discípulo de Miguel Bernal), además de recibir una

formación continua en el Conservatorio de las Rosas hasta alcanzar un

profesionalismo. Esta condición encarna la continuidad de una tradición

que ha nutrido el paisaje sonoro michoacano.

Ahora bien, una de sus obras que tiene por nombre Zuanda (palabra de

origen p’urhépecha que alude a la transición espiritual posterior a la

muerte), fue compuesta durante el periodo de confinamiento por la

pandemia, circunstancia que dotó al tema de un significado especialmente

humano. El compositor explica que Zuanda “no habla de la muerte como un

final biológico, más bien de lo que sucede después, en un plano más

filosófico y espiritual”.

En la escucha atenta de la obra, se revela una estructura

cuidadosamente pensada y coherente con su carga simbólica. La

primera sección se percibe extensa, introspectiva y de sonoridad

contenida: pocos instrumentos, densidad tímbrica y una sensación de

gravedad armónica que evoca la incertidumbre del aislamiento. En

palabras del propio Martínez, se trata de “una primera parte poco

sonora, con pocos instrumentos y una pesadez armónica”.

El desarrollo que sigue, mantiene una relación directa con el material

inicial, expandiendo sus ideas motívicas y texturales con un sentido

de progresión interna. Posteriormente, una segunda sección irrumpe

con contraste y vitalidad: el ritmo adquiere impulso, la orquesta se

expande hasta su máxima densidad y la tensión acumulada

desemboca en una energía casi liberadora. Según el autor, esta parte

se caracteriza por “un impulso rítmico más acelerado, con casi toda la

orquesta al mismo tiempo”. 

FNDM22



En el cierre, la música retorna a la atmósfera inicial, aunque

transformada; los elementos rítmicos y estructurales presentan

variaciones que sugieren aceptación y trascendencia. Martínez

describe este final como “un regreso a la idea del principio, con

algunas variantes rítmicas y estructurales”. El resultado es una

arquitectura musical que, al igual que, al igual que su significado,

transita de la oscuridad a la luz, del duelo a la comprensión, del

silencio a la vida interior. De este modo, Zuanda no sólo refleja las

experiencias colectivas de un tiempo de pérdida y reflexión,

también se convierte en una obra que se suma al repertorio de

música michoacana. 

Para finalizar, es importante señalar que la obra fue estrenada en el

año 2022 por la Orquesta Sinfónica de Michoacán, como parte de

los conciertos tradicionales que ofrece la Secretaría de Cultura del

Estado de Michoacán. Fueron dos presentaciones, una el 31 de

octubre en la Catedral de Morelia y la segunda al dia sigueinte en la

Basílica de Pátzcuaro con llenos totales y aplausos de pie por el

público.

FNDM 23



FNDM24

Morelia, Michoacán – El Centro Histórico, Ciudad Patrimonio de la

Humanidad, es un mosaico de épocas. Entre sus callejones y plazas, el Jardín

de la Soterraña se yergue como un testigo silencioso de casi tres siglos de

historia, manteniendo un carácter único y profundamente local.

Este rincón es mucho más que un espacio verde; es un segmento de la

memoria viva de Morelia. Su importancia histórica se ancla en la antigua

Capilla de la Soterraña, inaugurada a mediados del siglo XVIII. El jardín se

integra al devenir de un barrio tradicional que, alejado del bullicio central, ha

conservado una identidad propia y un invaluable patrimonio oral.

La Soterraña



La Leyenda Oculta: La Virgen de la Tierra
El nombre del jardín y su templo aledaño tiene sus raíces en una de las leyendas más

fascinantes de la capital michoacana: la Virgen de la Soterraña (Nuestra Señora de

Nieva).

La tradición oral ofrece dos versiones que reflejan el misticismo y los turbulentos

tiempos coloniales:

1.La Imagen Encontrada: La versión más extendida afirma que la imagen venerada

fue descubierta "soterrada" (es decir, enterrada o bajo tierra) de forma

providencial. Este hallazgo le otorgó su peculiar advocación y un aura de

protección.

  2.La Imagen Escondida: Una segunda historia, no menos relevante, sugiere que la

escultura fue ocultada intencionalmente por los habitantes para protegerla de los

saqueos o enfrentamientos durante la inestabilidad del periodo de Independencia.

Ambas narrativas subrayan la profundidad de la fe y el valor de los objetos sagrados en

el Morelia de antaño, donde lo divino y lo terrenal se entrelazaban bajo la cantera.
FNDM 25



FNDM26

Escenario de Misterios y Música
El Jardín de la Soterraña, por su pasado y su aura de tranquilidad, se

convirtió en un tradicional punto de encuentro. La existencia de una

antigua pila de agua en sus inmediaciones lo hizo un foco de rumores,

anécdotas y folclore local, contribuyendo al ambiente misterioso que

envuelve a la ciudad cuando cae la noche. Es en estos espacios de tradición

oral donde la memoria de los difuntos se mantiene viva todo el año.

Por ello, este emblemático lugar ha sido elegido como sede central para el

evento “La Música en la Tradición del Día de Muertos”. El próximo sábado

1 de noviembre, el Jardín de la Soterraña se transformará en el puente

cultural que conecta la historia colonial y sus leyendas con la expresión

artística contemporánea.

Allí, bajo el cobijo de su cantera histórica, se llevarán a cabo el

Conversatorio y el Concierto que explorarán la función ritual y emocional

de la música en la Noche de Muertos. De esta manera, el Jardín de la

Soterraña no solo honrará a su pasado, sino que se erigirá como un faro de

la memoria cultural que guía a las almas y a los vivos en esta ineludible

celebración.



Morelia, Michoacán – La celebración de la Noche de Muertos va más allá de la

tradición y se convierte en un compromiso con la identidad. Por ello, con gran

entusiasmo, presentamos la edición especial del Festival Noche de Muertos, un

proyecto cultural y educativo diseñado para fortalecer el arraigo a nuestras raíces

y fomentar la participación activa de niñas, niños y familias a través del arte, el

juego y la memoria.

Esta iniciativa articula esfuerzos entre la sociedad civil, instituciones y entidades

para impulsar el desarrollo social y el turismo bajo un enfoque familiar y

comunitario, poniendo el patrimonio cultural en el centro.

I. La Feria: Un Viaje a las Raíces para las Infancias

El eje principal del festival arranca con la Feria Infantil y Familiar de Noche de

Muertos, concebida como una experiencia cultural, educativa y recreativa. Su

objetivo es conectar a las nuevas generaciones con sus raíces, promoviendo

valores de respeto, inclusión y comunidad, a través de la reflexión sobre la vida, la

memoria y el legado de quienes han partido.

El Latido de la Catrina: La Noche de
Muertos se Vive con Arte, Música y

Memoria

FNDM 27



EVENTO FECHA Y SEDE HORARIO ENFOQUE

Feria Infantil y
Familiar.

Jueves 30 de
octubre de 2025,
Kiosko “Bosque
Cuauhtémoc”.

16:00 a 20:00
hrs.

Promoción de la
identidad

cultural y la
creatividad.

Momentos Estelares y Talleres Gratuitos.

El evento ofrecerá tres experiencias escénicas gratuitas diseñadas para el disfrute familiar:

Concierto Didáctico Infantil (16:30 horas)

Narración de las obras ganadoras del Concurso Literario Infantil de Día de Muertos (17:30 horas)

Obra de Teatro (18:30 horas)

De manera simultánea, la feria contará con una zona de stands temáticos (16:00 a 19:30 h.) con

dinámicas que buscan desarrollar la creatividad y la expresión artística de los niños. Algunas

actividades incluyen la elaboración de calaveritas de papel, pintacaritas y maquillaje de

catrinas/os, y talleres de grabado.

FNDM28



II. “La Música en la Tradición del Día de Muertos”: Conversatorio y

Estrenos.

El corazón sonoro del festival se vivirá el 1 de noviembre con un Concierto y

Conversatorio dedicado a analizar el papel de la música en la festividad. Este

espacio busca generar un diálogo y una reflexión profunda entre especialistas,

músicos y el público general para comprender la relevancia histórica, social y

espiritual de las melodías que acompañan a las almas.

EVENTO FECHA Y SEDE DURACIÓN

Concierto y
Conversatorio.

Sábado 1 de noviembre
de 2025, Jardín de la

Soterraña.
17:30 h. – 20:30 h.

Diálogo, Tradición y Estreno Musical.

El evento iniciará con un Conversatorio en el que tres especialistas en historia y

música compartirán sus perspectivas sobre: el origen del Día de Muertos, la

música como puente entre el mundo de los vivos y los muertos, y la función ritual,

social y emocional de los géneros musicales tradicionales en altares y velorios. Se

fomentará un espacio de Intervención con el Público para el intercambio de

experiencias.

La noche continuará con una serie de presentaciones y reconocimientos,

destacando el talento literario y musical:

Premiación del Concurso Literario de Balonas e Interpretación de Balonas.

Premiación del Concurso Literario Infantil de Día de Muertos.

Estreno de la Obra para Guitarra de Ignacio Martínez Madrigal: El compositor

michoacano presentará una pieza que rinde homenaje al icónico artista

plástico "Posadas", figura clave en la iconografía de la Catrina.

Interpretación de Música Popular a cargo de talentos como Claudia Tello,

Alejandro Heredia y Francisco Villa.

El Festival Noche de Muertos culminará con una simbólica Ceremonia de

Clausura, agradeciendo a los participantes y reafirmando la importancia de esta

celebración como un tesoro de nuestra cultura.

¡Te invitamos a sumergirte en esta experiencia que honra la memoria y nutre el

espíritu comunitario!

FNDM 29



Recorridos de Leyendas
“Una Experiencia de Vida y Muerte”

Redacción: Compañía Rayuela Teatro 

Huggo Arias - Director General

Valeria Soto – Sub Directora

Ángel Padilla – Coordinador 

Samantha Pérez – integrante.

Arit Pérez Tapía – integrante.

Cd. Hidalgo, Michoacán, 28 de septiembre de 2025.

Compañia Rayuela Teatro, fundada en 2014 por la dramaturga Ruth Merchán en

ciudad hidalgo michoacán y con una notable presencia internacional en Colorado,

Estados Unidos, bajo la dirección de Alfonso Lara. La dirección en la sede de México,

actualmente la ocupa Huggo Arias. Desde hace mas de once años Rayuela ha sido

una pionera en la promoción del teatro contemporáneo en la región oriente de

Michoacán, con más de 25 artistas locales de entre los 6 y los 75 años, en su

repertorio se encuentran obras originales y de autor, así como adaptaciones

literarias del repertorio nacional e internacional, Un modelo estatal de excelencia

que destaca por su fuerte apuesta por teatro experimental, intinerante e inmersivo

en espacios no convencionales. Una pequeña muestra del trabajo, es “Leyendas

Suberraneas”, un espectaculo Historico – Teatral que sucede dentro de las

milenarias Grutas de Tziranda, en Ciudad Hidalgo, Michoacán. Un reflejó de la

identidad local, creando teatro comunitario, versátil e innovador, fortaleciendo de

esta manera el araigo cultural, explorando formatos que incorporan la literatura y

las costumbres de la región. 

FNDM30



Esta localidad participa activamente en las tradiciones de Día de Muertos y
en estas mismas fechas se celebra la “Feria Regional de Todos Los Santos”
una de las mas grandes e importantes del Oriente Michoacano, en la que
incluye festividades religiosas, actividades culturales como concursos de
altares, caravanas de catrinas y este año el 103 Aniversario de la elevación
de Villa Hidalgo a Ciudad Hidalgo. Parte fundamental de este circuito de
actividades durante la Expo Feria Regional, es el proyecto de Rayuela
Teatro, que es el tema central de este artículo.

El trabajo más reconocido, los ya tradicionales
“Recorridos de Leyenda” – 

Una experiencia de vida y Muerte, es un espectaculo nocturno que sucede
desde hace once años en el Panteon de Dolores del Municipio de Hidalgo,
Mich. Este evento artistico consta de visitas nocturnas guiadss por los
senderos del panteon, mezclando Historia, relatos de tradición oral,
representación de rituales otomíes, dramatizaciones de leyendas urbanas,
todo esto acompañado de música prehispanica, folklórica y contemporánea,
con estaciones donde se interpreta en primera persona personajes
históricos y leyendas locales o urbanas ligadas a tumbas emblemáticas del
panteón y piezas de tradición local, entre cada estación será inevitable un
sobresalto ocasionado por las animas del Panteón de Dolores. De pronto,
números musicales para aliviar la tensión, caracterizaciones magistrales y
diversos elementos escénicos, apto para jóvenes y adultos aunque, por el
enfoque, las puestas a veces contienen escenas intensas. En las notas y
videos de todas las plataformas sobre esta actividad cultural, se puede
apreciar un poco de la atmosfera que se respira durante la noche en dicha
tierra santa.

Este sube y baja de emociones nos invita a reflexionar sobre nuestra propia
existencia y la condición humana haciendo sátira de la vida y la muerte y al
mismo tiempo protesta sobre la historia moderna. A través de esta
propuesta artística, Rayuela logra descubrir incluso los aspectos más
sensibles y oscuros del ser humano y transformarlos en experiencias
creativas que funcionan como un dispositivo psicoeducativo para quien las
vive en carne propia ,desafiándo la Muerte y enfrentandose a sus propios
miedos.

Su estilo es dinámico, una propuestas frescas que mezclanmomentos de
horror o de humor con otros más profundos, haciendo que la experiencia
no se sienta pesada en ningún momento. Llama la atención la sencillez en la
producción, el uso creativo del espacio y de los recursos técnicos,
demostrando que lo más importante es el trabajo actoral y la energía que
los intérpretes ponen en escena, reviviendo personas e historias que alteran
la realidad, cambiando la percepción de los asistentes, y que mejor
ambiente que la oscuridad mórbida de un Cementerio, donde lo primero
que se cuestiona es el tiempo restante en este plano.

Rayuela Teatro ha sido productora de diez ediciones a lo largo de su
trayectoria de esta pieza artística única en su tipo, en la actualidad se
promueve como actividad cultural-turística de dicha ciudad en
colaboración con las dependencias del Ayuntamiento y de todos los medios
de comunicación de la región, de esta manera se ha convertido en uno de
los principales atractivos turísticos regionales en la temporada de Todos los
Santos y los Fieles Difuntos.  

FNDM 31



El cuerpo artístico tiene un sistema de trabajo
comunitario que práctica valores como la inclusión,
dignidad humana, respeto, responsabilidad y
cooperación. Se cuenta con la colaboración de artistas
multidisciplinarios, desde los siete, hasta los setenta y
cinco años Unidos como una familia, creando un espacio
inmaterial de puertas abiertas que ha dado sentido la
existencia con la oportunidad de explorar las artes
escénicas, lo que llena el alma cuando no hay nada más, ,
esta forma de creación regala a todos los involucrados la
oportunidad de concientizar a la Sociedad y los promueve
como responsables de mantener vivas las tradiciones y
también las emociones en un mundo cada vez más
indiferente a la apreciación de las artes, a la existencia
humana y la preservación cultural. 

“ Cuando conocí el trabajo de Rayuela, me dejó la sensación
de una vivencia auténtica, y me dieron ganas de saber más,
ahora que soy parte de ello, estoy listo para hacer gritar a la
gente” – Arit Pérez Tapía, participante.

Asistir a una función de recorridos de Leyendas es una
experiencia cercana, humana y orgánica, lo que conecta a
los artistas con el público y las animas que ahí habitan.
Por medio de las historias se producen emociones y
reflexiones que te acompañan incluso después de salir
del campo santo. 

Actualmente el precio de entrada general oscila entre
$100 y $120 pesos. Los recorridos duran
aproximadamente 80 minutos, y se llevan a cabo en el
Panteón Municipal De Dolores de Ciudad, Hidalgo, Mich.,
entre el 20 de octubre y el 13 de noviembre, variando
según la cartelera disponible durante el año en curso.

“Siempre he tenido especial interés por los temas místicos y sus
derivados. En cierta ocasión tuve oportunidad de ser
espectadora y quedé fascinada con el trabajo, y dije: Alguna vez
estaré ahí como actriz, y este 2025 se me dio la oportunidad de
representar la Legendaria Historia de La Llorona y estoy muy
conmovida de ser parte de tan reconocido proyecto” -
Samantha Perez, participante.

Es importante mencionar que las actividades anuales por parte
de esta organización se llevan a cabo con mucho respeto a las
instalaciones del cementerio y para los que ahí descansan. Y que
cada edición es un proceso creativo diferente, con propuestas
inéditas, interpretaciones mejoradas de las icónicas leyendas
locales, personajes históricos antiguos y contemporáneos,
siempre con la finalidad de mejorar dicho producto y mejorando
la fórmula que ha de dejar un buen sabor de boca en los
espectadores, mientras se honran las raíces y la historia de los
que hicieran vida y obra en la Antigua y Digna Taximaroa en
todas sus épocas.
Está propuesta se ha convertido en parte fundamental para la
preservación cultural de la región y enriquece el acervo
histórico. Para cada montaje se cuenta con la asesoría de
reconocidas cronistas del municipio como lo son la Prof. Marta
Elva Duran, Lic. Josefina Morales, Lic. Elizabeth Zamudio, y la
Profa. Milagros Mondragón. Gracias a ellas, Recorridos de
leyendas se ha convertido en un espacio esencial para que la
comunidad se reconozca, dialogue consigo misma y comprenda
su identidad y su cultura como pueblo, esto garantiza la
correcta transmisión de las tradiciones y su impacto directo en
la vida social de la comunidad, creando un espacio para
reflexionar de dónde viene nuestra historia y hacia dónde se
dirige.

“Nosotros nos enfocamos en mantener viva la cultura y vivo el
arte, dando al público y a los artistas participantes, un motivo
para reír, para llorar y transmitir emociones de todo tipo, somos
energía, somos vida, somos Muerte” – Ángel Padilla,
coordinador. 

FNDM32



SABORES PARA EL RECUERDO LA
GASTRONOMIA COMO ARTE QUE

NUTRE EL ALMA

En la celebración de la Noche de Muertos, la mesa se convierte

en el lienzo, y el cocinero, en el artista que pinta con aromas y

texturas. La gastronomía de la temporada trasciende el simple

acto de comer; es un lenguaje que convoca a la memoria, un

ritual que nutre al alma del difunto en su regreso y, para el

vivo, una forma profunda de mantener viva la tradición.

Comprender esta cocina es entender el arte de la ofrenda,

donde cada platillo tiene una función, un origen y un profundo

simbolismo.

FNDM 33



Simbolismo y Forma: 

Su diseño no es aleatorio. La forma redonda

representa el cráneo del difunto, y las tiras de

masa que lo adornan, conocidas como

"huesitos" o "canillas", simbolizan las

extremidades o las lágrimas derramadas por

los que se han ido.

LA OBRA MAESTRA: PAN DE MUERTO

Aroma y Textura: 

El toque de flor de azahar no solo le da su

aroma característico, sino que evoca la

memoria de los muertos, sirviendo como un

nexo entre el olor de la vida y el recuerdo. Al

ofrecerlo en el altar, se le da al alma del

difunto su sustento terrenal más dulce para

que pueda recargar energías y emprender su

viaje de regreso.

Si el cempasúchil es el camino, el Pan de Muerto es la

bienvenida. Esta pieza de panadería es, sin duda, la obra

de arte comestible más icónica de la temporada.

FNDM34



El Toque Dulce: Postres y Frutas de Temporada

La dulzura en la ofrenda tiene un papel consolador y es vital para los "angelitos" 

(los niños difuntos).

Calabaza en Tacha:
 Este postre, cocido lentamente en piloncillo y especias

como canela y clavo, es un manjar que apela a la paciencia y a

los sabores del hogar. Su color dorado y su melosidad

representan la calidez y el dulzor que debe encontrar el alma

al volver a su casa.
Frutas y Calaveritas de Azúcar: 

Las mandarinas, cañas y tejocotes de temporada ofrecen

color y frescura. Las calaveritas de azúcar (o chocolate y

amaranto) son una forma lúdica y artística de recordar que la

muerte, lejos de ser el final, es parte del ciclo de la vida,

celebrada con dulzura e ingenio.

FNDM 35



El Placer del Recuerdo: Platillos Fuertes 

La verdadera expresión del arte culinario se encuentra en los platillos que se

colocan en el altar, siempre elegidos según los gustos del difunto.

El Mole:
 El mole, con su complejidad de chiles, especias y chocolate,

es una sinfonía de sabores que requiere horas de dedicación.

Ofrecer el mole favorito del ser querido es la máxima

expresión de amor y respeto, un retrato comestible de sus

preferencias. Tamales y Corundas:
 En Michoacán, las corundas y los tamales, envueltos en hojas

de maíz, representan la esencia del maíz, el alimento

fundamental de la cultura mesoamericana. Al igual que el pan,

son el sustento que la tierra y la familia ofrecen al viajero.

FNDM36



Bebidas: 
El atole (espeso, caliente y reconfortante) y las bebidas

alcohólicas favoritas del difunto (pulque, tequila, mezcal) no

solo calientan el cuerpo del vivo en la velación, sino que le

ofrecen al espíritu la alegría y el placer que disfrutó en vida.

El Placer del Recuerdo: Platillos Fuertes 

La verdadera expresión del arte culinario se encuentra en los platillos que se

colocan en el altar, siempre elegidos según los gustos del difunto.

En la Noche de Muertos, la gastronomía es una forma de arte performático que se

consume en comunidad. Es la manifestación de que, mientras haya un plato

cocinado y una vela encendida, el recuerdo —y, por lo tanto, el ser amado—

seguirá estando entre nosotros.

FNDM 37



LA MESA DEL REGRESO: UN CUENTO DE AROMAS Y
SÍMBOLOS EN LA NOCHE DE MUERTOS
LA MESA DEL REGRESO: UN CUENTO DE AROMAS Y
SÍMBOLOS EN LA NOCHE DE MUERTOS
Cada año, al caer las últimas hojas del otoño, la casa se transforma. Deja de ser

solo ladrillo y madera para convertirse en un faro. No un faro de mar, sino un

faro para las almas. Es la hora de levantar la Mesa del Regreso: el Altar de

Muertos.

Este altar no es un mueble; es un mapa, una carta de amor, un banquete y un

portal. Es la prueba tangible de que la muerte es solo una ausencia temporal.

Para entenderlo, no necesitas libros de historia, sino el corazón abierto para

escuchar lo que sus símbolos nos cuentan.

El Viaje y el Banquete: Los Siete Elementos Esenciales

El altar, en su forma tradicional de siete niveles, representa los siete escalones

que el alma debe ascender para llegar al descanso eterno. Pero, aun en su

versión más simple, cada objeto colocado tiene una voz y un propósito vital para

el viajero que viene del Mictlán.

FNDM38



Más allá de los símbolos canónicos, la verdadera magia del altar reside en el

Recuerdo Escondido. No puede faltar en la ofrenda la comida favorita del

difunto: mole, tamales, enchiladas...

También se colocan sus objetos más preciados, aquellos que lo definieron en

vida: el sombrero, las herramientas de su oficio, la guitarra o los libros. Si el

alma que regresa es un niño, la Mesa del Regreso debe llenarse de juguetes

nuevos o sus dulces predilectos.

El Altar de Muertos es, en última instancia, la celebración de un ritual sencillo:

la conversación sin palabras. En el silencio de la noche, mientras la vela arde y

el copal humea, el vivo y el que ha partido se encuentran en el punto donde el

aroma del cempasúchil se mezcla con el dulce sabor del pan.

EL RECUERDO ESCONDIDO: LO PERSONALEL RECUERDO ESCONDIDO: LO PERSONAL

FNDM 39



Revista‌
E D I C I Ó N
E S P E C I A L

 -  N O C H E  D E  M U E R T O S  M X -


